JURNALAPCKALU DSIS@

e-2747-285X
https: /¥'ojs hits, ac.id/index. php/CJs Velume 16, Mo 1, Juni 2025 (1 -18)

Teologi Kuliner Dalam Upaya Melaksanakan Misi Gereja

Erlina Waruwu!, Rogate Artaida Tiarasi Gultom?, Dapot Damanik?
ISekolah Tinggi Teologi Anugerah Misi Nias Barat

23nstitut Agama Kristen Negeri Tarutung

Correspondence: erlinawaruwulll@gmail.com

(ORCID Id: https://orcid.org/0009-0003-2220-6683)

Abstract: The contemporary church faces serious challenges in carrying out a mission that is relevant within
Indonesia’s multicultural and multireligious society. Although missiological studies emphasize the importance of
contextualization, church mission approaches still largely rely on verbal and institutional methods that inadequately
engage the everyday practices of the community. Meanwhile, the practice of shared meals, which holds strong social and
religious significance in Indonesian culture, has received limited theological attention as a strategy for church mission.
This research gap highlights the lack of exploration of culinary theology as a missional bridge that connects Christian
faith with the lived reality of communal life in public spaces. This study aims to examine how culinary theology can be
developed as a contextual and grounded approach to church mission through the practice of shared meals rich in
theological, social, and missiological meaning. Using a descriptive qualitative method with a literature study approach,
this research draws on theological, missiological, and biblical sources. The findings indicate that culinary theology
functions as an effective missional bridge by creating inclusive and relational spaces where the values of Christian love,
hospitality, and solidarity are experienced concretely. Integrating culinary theology enriches contextual church mission
and encourages the development of culinary-based ministries as a tangible expression of God’s mission in society.

Keywords: culinary theology; church mission; inclusivity; mission strategy

Abstrak: Gereja masa kini menghadapi tantangan serius dalam melaksanakan misi yang relevan di tengah
masyarakat Indonesia yang multikultural dan multireligius. Berbagai kajian misiologi menekankan
pentingnya kontekstualisasi, namun pendekatan misi gereja masih banyak bertumpu pada metode verbal
dan institusional yang kurang menyentuh praktik keseharian masyarakat. Di sisi lain, praktik makan
bersama yang memiliki makna sosial dan religius yang kuat dalam budaya Indonesia belum banyak dikaji
secara teologis sebagai strategi misi gereja. Kesenjangan penelitian ini menunjukkan minimnya eksplorasi
teologi kuliner sebagai jembatan misi yang menghubungkan iman Kristen dengan realitas hidup bersama di
ruang publik. Penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana teologi kuliner dapat dikembangkan sebagai
pendekatan misi gereja yang kontekstual dan membumi melalui praktik makan bersama yang sarat makna
teologis, sosial, dan misiologis. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
literatur terhadap sumber teologi, misiologi, dan Alkitab. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi
kuliner berfungsi sebagai jembatan misi yang efektif karena menciptakan ruang perjumpaan yang inklusif
dan relasional, di mana nilai kasih, hospitalitas, dan solidaritas Kristiani dialami secara konkret. Integrasi
teologi kuliner memperkaya misi kontekstual gereja dan mendorong pengembangan pelayanan berbasis
kuliner sebagai wujud nyata misi Allah di tengah masyarakat.

Kata-kata kunci: teologi kuliner; misi gereja; inklusivitas; strategi misi

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 1


https://orcid.org/0009-0003-2220-6683

Pendahuluan

Gereja menghadapi tantangan yang semakin kompleks dalam menyampaikan Injil secara
relevan dan kontekstual di tengah masyarakat Indonesia yang multikultural dan
multireligius. Realitas sosial ini menuntut gereja untuk tidak hanya mengandalkan
pendekatan misi yang bersifat konvensional dan institusional, tetapi juga mengembangkan
cara-cara pewartaan Injil yang mampu menjangkau kehidupan sehari-hari umat secara lebih
membumi. Kalis Stevanus menegaskan perlunya rekonstruksi paradigma misi gereja agar
tidak berhenti pada dimensi spiritual semata, melainkan juga menyentuh realitas sosial jemaat
yang hidup dalam masyarakat plural. Meskipun demikian, gagasan tersebut masih bersifat
konseptual dan belum secara spesifik mengelaborasi medium praksis yang dapat
menjembatani iman Kristen dengan interaksi sosial sehari-hari dalam konteks masyarakat
Indonesia.!

Dalam diskursus ini, teologi kuliner muncul sebagai salah satu pendekatan yang
potensial untuk dikaji lebih lanjut. Teologi kuliner memaknai praktik makan bersama bukan
sekadar sebagai aktivitas sosial, tetapi sebagai ruang relasional yang memiliki makna teologis
dalam membangun persekutuan dan menyatakan kasih Allah. Kesaksian Alkitab
menunjukkan bahwa banyak peristiwa penting terjadi dalam konteks makan, mulai dari
jamuan Abraham dengan tiga tamu dalam Kejadian 18, interaksi Yesus dengan pemungut
cukai dan orang berdosa dalam Lukas 5:29-32, hingga Perjamuan Terakhir dalam Lukas 22:14-
20. Narasi-narasi ini mengindikasikan bahwa makan memiliki potensi teologis sebagai
medium relasi dan komunikasi iman. Namun, teks-teks tersebut tidak secara langsung
dimaksudkan sebagai model misi, sehingga diperlukan refleksi teologis yang kritis agar
praktik makan tidak direduksi menjadi strategi pragmatis semata.

Rut Debora Butarbutar menekankan bahwa hospitalitas yang diekspresikan melalui
makan bersama merupakan bentuk pemberitaan Injil yang merangkul dan tidak
menghakimi.? Pandangan ini memberikan kontribusi penting dalam menyoroti dimensi

relasional dari misi Kristen. Akan tetapi, pendekatan tersebut masih berfokus pada aspek etis

1 Kalis Stevanus, “Rekonstruksi Paradigma Dan Implementasi Misi Gereja Masa Kini Di Indonesia,” Jurnal
EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 96.

2 Rut Debora Butarbutar, “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja Dalam Konteks
Keberagaman,” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no. 2 (2021): 130.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 2



dan pastoral hospitalitas, dan belum mengembangkan kerangka teologis yang secara
sistematis mengaitkan praktik makan dengan teologi misi dan konteks sosial-budaya
Indonesia yang plural. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang lebih integratif untuk
menempatkan praktik makan bersama dalam kerangka teologi misi yang reflektif dan
kontekstual.

Dalam praktik teologi dan misi gereja, pendekatan berbasis teologi kuliner masih relatif
jarang mendapat perhatian serius. Kajian teologi misi cenderung berfokus pada penginjilan
verbal dan program-program pelayanan formal, sementara praksis keseharian seperti makan
bersama sering dipandang sebagai aktivitas non-teologis. Padahal, pendekatan yang lebih
kontekstual dan relasional sangat dibutuhkan untuk menjangkau masyarakat yang beragam
secara budaya dan sosial. Hal ini menunjukkan adanya celah dalam literatur teologi misi yang
perlu direspons melalui kajian yang mengintegrasikan refleksi teologis, praksis gereja, dan
konteks sosial.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis
bagaimana teologi kuliner dapat dipahami dan diterapkan dalam pelaksanaan misi gereja di
Indonesia. Penelitian ini juga menilai sejauh mana pendekatan teologi kuliner dapat
berkontribusi dalam menjawab tantangan misi di tengah masyarakat multikultural. Kebaruan
kajian ini terletak pada upaya mengintegrasikan teologi kuliner sebagai kerangka reflektif
dalam teologi misi gereja, dengan mempertimbangkan konteks sosial dan budaya Indonesia.
Dengan merujuk pada praktik makan bersama dalam Alkitab, termasuk Kisah Para Rasul 2:46
sebagai bentuk pelayanan holistik gereja mula-mula, artikel ini diharapkan dapat
memperkaya pengembangan misi gereja yang relevan, kontekstual, dan transformatif.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif, di mana penulis
mengumpulkan berbagai data literatur yang relevan dari jurnal-jurnal teologi, artikel ilmiah,
buku-buku teologi misi, serta Alkitab sebagai sumber utama.? Melalui studi literatur ini,
penelitian berfokus pada penggalian konsep teologi kuliner dalam kaitannya dengan
pelaksanaan misi gereja, khususnya bagaimana praktik makan bersama dapat dimaknai
sebagai sarana teologis untuk membangun persekutuan, menyampaikan kasih Allah, dan
memperluas kesaksian iman di tengah masyarakat multikultural. Seluruh data dianalisis

secara sistematis dengan menelusuri tema-tema teologis, sosial, dan misiologis yang

3 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. (Bandung: Alfabeta, 2018), 7-8.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 3



terkandung dalam berbagai sumber tersebut untuk memperoleh pemahaman yang
komprehensif tentang relevansi teologi kuliner sebagai strategi misi gereja masa kini. Hasil
analisis kemudian disimpulkan guna memberikan landasan teologis dan praktis bagi gereja
dalam mengembangkan pendekatan misi yang lebih kontekstual, partisipatif, dan

transformatif melalui praktik makan bersama sebagai ekspresi nyata dari Injil yang hidup.

Dasar Biblikal Teologi Kuliner

Keramahan Abraham sebagai Inspirasi Teologis

bagi Refleksi Teologi Kuliner (Kejadian 18:1-8)

Narasi Kejadian 18:1-8 mencatat tindakan Abraham yang menyambut tiga tamu asing dengan
penuh hormat dan kemurahan hati. Dalam konteks narasi Perjanjian Lama, peristiwa ini
terutama menggambarkan praktik keramahan yang hidup dalam budaya Timur Tengah
kuno, di mana menjamu orang asing merupakan kewajiban sosial yang bernilai tinggi. Teks
ini tidak secara eksplisit dimaksudkan sebagai model misi dalam pengertian normatif,
melainkan sebagai kisah deskriptif yang menyingkapkan relasi Abraham dengan Allah
melalui ketaatannya dalam kehidupan sehari-hari.

Namun demikian, pembacaan teologis terhadap narasi ini membuka ruang refleksi
bahwa tindakan menjamu orang asing dapat menjadi medium perjumpaan dengan kehadiran
ilahi. Dalam kisah ini, Abraham tidak mengetahui identitas para tamunya sejak awal, tetapi
melalui praktik keramahan yang tulus, ia justru mengalami penyataan Allah. Dimensi ini
menunjukkan bahwa makan dan menjamu bukan sekadar aktivitas sosial, melainkan dapat
memiliki makna teologis sebagai ruang di mana relasi antara Allah dan manusia terwujud
secara konkret. Oleh karena itu, teks Kejadian 18 tidak diposisikan sebagai dasar normatif
teologi kuliner, melainkan sebagai sumber inspiratif yang memperkaya refleksi teologis
tentang makna makan, keramahan, dan relasi.

Dalam kerangka teologi misi, narasi ini dapat dibaca secara analogis sebagai inspirasi
bagi praktik misi yang berakar pada relasi dan penerimaan, bukan sebagai pola misi yang
bersifat preskriptif. Keramahan Abraham memperlihatkan sikap keterbukaan terhadap yang

asing dan berbeda, yang kemudian menjadi nilai penting dalam pengembangan praktik misi

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 4



gereja yang kontekstual.* Dengan demikian, praktik makan bersama yang diinspirasi oleh
kisah Abraham bukan dimaksudkan sebagai strategi misi yang normatif, melainkan sebagai
ekspresi iman yang mencerminkan keterbukaan dan kesetiaan kepada Allah dalam
kehidupan sosial.

Bagi gereja masa kini, refleksi atas keramahan Abraham mendorong pemahaman bahwa
praktik berbagi makanan dapat menjadi ruang perjumpaan yang bermakna, di mana relasi
antar manusia dibangun di atas nilai penerimaan dan penghormatan terhadap martabat
sesama. Dalam batas inilah, narasi Kejadian 18 berkontribusi bagi pengembangan teologi
kuliner sebagai pendekatan reflektif dalam misi gereja, tanpa menempatkannya sebagai
model misi yang langsung atau eksklusif. Dengan sikap hermeneutis yang kritis, teologi
kuliner dapat dipahami sebagai praksis iman yang terinspirasi oleh kesaksian Alkitab,

sekaligus terbuka terhadap konteks dan tantangan pelayanan gereja masa kini.

Makan sebagai Sarana Inklusivitas

dalam Misi Yesus (Lukas 5:29-32)

Peristiwa jamuan makan yang diadakan oleh Lewi (Matius) dalam Lukas 5:29-32
memperlihatkan dengan jelas bagaimana Yesus menjadikan momen makan sebagai sarana
teologis untuk mewujudkan misi inklusif-Nya. Dalam konteks sosial Yahudi abad pertama,
para pemungut cukai dan orang-orang berdosa dianggap sebagai kelompok yang
terpinggirkan dan najis secara religius. Norma sosial dan keagamaan pada masa itu melarang
kaum saleh untuk duduk makan bersama mereka, sebab tindakan tersebut dianggap menodai
kesucian ritual. Namun, Yesus secara radikal menembus batas-batas tersebut dengan
menghadiri jamuan yang diadakan oleh Lewi, seorang pemungut cukai, dan makan bersama
mereka yang dianggap hina oleh masyarakat.

Tindakan Yesus ini tidak sekadar merupakan peristiwa sosial, tetapi merupakan wujud
nyata pewartaan Injil tentang kasih dan penerimaan Allah yang melampaui sekat sosial,
moral, dan religius. Melalui makan bersama, Yesus mengkomunikasikan dimensi relasional
dari Kerajaan Allah bahwa keselamatan hadir bukan hanya melalui pengajaran, tetapi juga
melalui persekutuan dan penerimaan terhadap sesama. Makan bersama orang berdosa

menjadi simbol konkret Kerajaan Allah yang memulihkan dan menyatukan semua orang

* Maria Lestari, “Makan Bersama Sebagai Praktik Iman: Sebuah Kajian Teologis,” Jurnal Teologi Kontekstual
Indonesia 6, no. 2 (2019): 156.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 5



tanpa diskriminasi, menunjukkan bahwa misi Allah bersifat terbuka dan merangkul mereka
yang tersisih dari komunitas religius tradisional .’

Pemaknaan teologis terhadap praktik makan bersama dalam pelayanan Yesus ini hanya
dapat dipahami secara utuh apabila ditempatkan dalam terang teologi inkarnasi sebagai dasar
pelaksanaan misi Allah di dunia. Inkarnasi tidak semata-mata dipahami sebagai peristiwa
Allah menjadi manusia secara ontologis, tetapi juga sebagai kesediaan Allah untuk hadir,
berelasi, dan terlibat secara nyata dalam realitas sosial manusia. Dalam konteks Lukas 5:29-
32, tindakan Yesus menghadiri jamuan makan yang diadakan oleh Lewi dan makan bersama
para pemungut cukai serta orang-orang berdosa merupakan wujud konkret dari misi
inkarnasional tersebut. Yesus tidak menjaga jarak dari mereka yang terpinggirkan secara
religius, melainkan masuk ke dalam ruang hidup mereka, duduk semeja, dan membangun
relasi yang memulihkan. Makan bersama, dengan demikian, menjadi ekspresi teologis dari
inkarnasi misi Allah, di mana kehadiran ilahi dinyatakan melalui perjumpaan yang
membumi, relasional, dan penuh penerimaan. Melalui praktik ini, misi Kerajaan Allah
dijalankan bukan dari luar atau dari atas, tetapi dari dalam kehidupan manusia itu sendiri.

Dalam perspektif ini, tindakan Yesus bukan hanya menunjukkan kasih, tetapi juga
mengoreksi sistem keagamaan yang eksklusif dan menekankan bahwa persekutuan dengan
Allah menuntut keterbukaan terhadap sesama yang berbeda. Makan bersama menjadi bentuk
komunikasi iman yang nyata, di mana kasih diterjemahkan ke dalam relasi dan solidaritas.
Bagi gereja masa kini, praktik makan bersama dapat menjadi model misi yang kontekstual,
menghadirkan ruang-ruang perjumpaan lintas batas sosial dan budaya. Dengan demikian,
makan dalam misi Yesus bukan hanya tindakan sosial, melainkan teologi yang hidup suatu
ekspresi dari kasih Allah yang menyatukan seluruh umat manusia dalam perjamuan kasih-
Nya.

Jamuan sebagai Sarana Transformasi Spiritual
dan Sosial (Lukas 19:1-10)

Perikop Lukas 19:1-10 memperlihatkan salah satu momen penting dalam pelayanan Yesus

yang melibatkan tindakan makan bersama sebagai sarana transformasi spiritual dan sosial.

> Hendra Winarjo, “Makan Sebagai Sarana Pengasuhan, Persekutuan, Dan Hospitalitas: Sebuah Konstruksi
Teologi Makan Dengan Lensa Trinitarian,” KURIOS 9, no. 1 (2022): 2.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 6



Dalam kisah ini, Yesus berjumpa dengan Zakheus, seorang kepala pemungut cukai yang
kaya, namun terpinggirkan secara sosial karena profesinya dianggap sebagai simbol
ketidakadilan dan kolaborasi dengan penjajah Romawi. Keputusan Yesus untuk mengundang
diri-Nya sendiri ke rumah Zakheus dan makan bersama dengannya menjadi tindakan yang
sangat radikal dalam konteks budaya Yahudi, di mana makan bersama memiliki makna
relasional yang dalam. Tindakan ini menegaskan bahwa bagi Yesus, meja makan bukan
sekadar ruang konsumsi, tetapi ruang perjumpaan kasih, penerimaan, dan pemulihan
martabat manusia.

Dalam konteks sosial pada masa itu, makan bersama dengan seorang pendosa publik
seperti Zakheus dapat dianggap sebagai pelanggaran terhadap norma kemurnian religius.
Namun, Yesus justru menjadikan jamuan tersebut sebagai simbol penerimaan tanpa syarat
dan kasih Allah yang melampaui batas-batas sosial. Yesus menaruh perhatian pada Zakheus
bukan karena kekayaannya, tetapi karena kasih yang menembus tembok penolakan
masyarakat terhadapnya. Kasih tersebut kemudian melahirkan perubahan yang nyata yaitu
Zakheus bertobat dan menunjukkan tanda-tanda transformasi sosial melalui komitmennya
untuk mengembalikan harta yang diperolehnya secara tidak adil serta memberikan setengah
dari miliknya kepada orang miskin.

Peristiwa ini menunjukkan bahwa makan bersama memiliki kekuatan spiritual yang
mendalam. Meja makan menjadi tempat di mana anugerah Allah bekerja secara nyata,
menghadirkan keselamatan yang tidak hanya bersifat individual tetapi juga berdampak
sosial. Pertemuan Yesus dan Zakheus memperlihatkan bahwa transformasi rohani sejati
selalu menghasilkan perubahan etis dan sosial yang konkret. Pertobatan Zakheus bukanlah
hasil dari tekanan moral atau hukum agama, melainkan buah dari perjumpaan kasih yang
dialaminya dalam konteks jamuan. Dengan demikian, jamuan menjadi medium inkarnasional
di mana kasih Allah menjelma dalam bentuk persekutuan yang menyembuhkan dan
memulihkan.

Dalam perspektif teologi kuliner, makan bersama dapat dipahami sebagai praktik misi
yang menghadirkan keadilan dan solidaritas. Melalui jamuan, Yesus mengajarkan bahwa misi

Allah tidak hanya berbicara tentang penginjilan verbal, tetapi juga tentang pembaruan relasi

¢ Rinto Hasiholan Hutapea dan Hasudungan Sidabutar, “Teologi Keselamatan Injil Lukas 19:1-10 Dan
Relevansinya Bagi Pendidikan Agama Kristen,” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 10, no. 1 (2020): 14.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 7



sosial. Makanan menjadi simbol kehadiran Allah yang menembus sekat antara yang suci dan
najis, kaya dan miskin, diterima dan ditolak. Oleh karena itu, gereja masa kini dapat
meneladani tindakan Yesus dengan menjadikan perjamuan sebagai sarana misi yang
membebaskan dan mempersatukan. Dalam konteks pelayanan gereja, setiap bentuk
persekutuan makan dapat menjadi ruang di mana kasih Allah dihidupi dan dinyatakan secara
nyata, membawa transformasi spiritual sekaligus sosial bagi individu maupun komunitas

yang dilayani.

Perjamuan Terakhir Simbol Pengorbanan,

Kesatuan, dan Spiritualitas Kristen

Perjamuan Terakhir yang dicatat dalam Injil, khususnya Lukas 22:14-20, menempati posisi
yang sangat sentral dalam teologi Kristen karena menjadi dasar institusional Perjamuan
Kudus sebagai sakramen gereja. Peristiwa ini tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
praktik makan bersama dalam arti sosial, melainkan sebagai tindakan sakramental yang
secara khusus ditetapkan oleh Yesus untuk menyatakan makna pengorbanan-Nya,
membentuk identitas komunitas iman, dan memelihara kehidupan rohani umat percaya.
Ketika Yesus mengambil roti, mengucap syukur, memecahkannya, dan memberikannya
kepada para murid dengan menyatakan bahwa roti itu adalah tubuh-Nya, serta menyerahkan
cawan sebagai darah perjanjian yang dicurahkan bagi banyak orang, Ia sedang menetapkan
suatu tindakan liturgis yang memiliki makna teologis yang unik dan tidak dapat direduksi
menjadi praktik makan biasa.

Dalam tradisi teologi Kristen, Perjamuan Kudus dipahami sebagai sakramen yang secara
khusus menghadirkan karya keselamatan Kristus melalui tanda-tanda lahiriah yang
ditetapkan Allah. Martin Luther menekankan kehadiran nyata Kristus dalam Perjamuan
Kudus, di mana tubuh dan darah Kristus sungguh-sungguh hadir di dalam, dengan, dan di
bawah roti dan anggur, sehingga sakramen ini menjadi sarana anugerah bagi iman orang
percaya.” Sementara itu, Yohanes Calvin memahami Perjamuan Kudus sebagai persekutuan
rohani yang sejati dengan Kristus, di mana melalui karya Roh Kudus, umat percaya diangkat

untuk berpartisipasi dalam tubuh dan darah Kristus secara spiritual.® Meskipun terdapat

7 Martin Luther, Katekismus Besar (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016): 456.
8 Yohanes Calvin, Institusi Agama Kristen (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011): 190.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 8



perbedaan penekanan, kedua tokoh ini sepakat bahwa Perjamuan Kudus bukanlah sekadar
simbol sosial atau perjamuan biasa, melainkan tindakan sakramental yang ditetapkan Kristus
bagi gereja-Nya.

Dengan demikian, Perjamuan Kudus memiliki makna teologis yang khas dan tidak dapat
disamakan dengan praktik makan bersama non-sakramental. Perjamuan ini pertama-tama
merupakan peringatan akan pengorbanan Kristus yang satu kali dan sempurna, yang terus
dihadirkan dalam kehidupan gereja melalui tindakan liturgis. Selain itu, Perjamuan Kudus
menegaskan kesatuan umat percaya sebagai satu tubuh di dalam Kristus serta berfungsi
sebagai proklamasi iman akan kematian dan kebangkitan-Nya, yang sekaligus mengarahkan
gereja pada pengharapan eskatologis akan perjamuan penuh dalam Kerajaan Allah.

Namun demikian, meskipun Perjamuan Kudus tidak dapat disamakan dengan praktik
makan bersama dalam kehidupan sehari-hari, teologi kuliner dalam misi gereja dapat
dipahami sebagai praktik yang terinspirasi oleh makna sakramental Perjamuan Kudus, bukan
sebagai penggantinya. Nilai-nilai teologis yang terkandung dalam Perjamuan Terakhir—
seperti pengorbanan, kesatuan, penerimaan, dan persekutuan —memberikan dasar reflektif
bagi gereja untuk memaknai praktik makan bersama sebagai ruang relasional dan misioner.
Dalam konteks ini, makan bersama non-sakramental tidak dimaksudkan sebagai tindakan
liturgis, melainkan sebagai ekspresi praksis dari spiritualitas Kristen yang berakar pada kasih
Kristus.

Oleh karena itu, teologi kuliner dalam misi gereja perlu ditempatkan secara proporsional.
Perjamuan Kudus tetap berdiri sebagai sakramen yang unik, kudus, dan tak tergantikan
dalam kehidupan liturgis gereja, sementara praktik makan bersama dalam konteks sosial dan
misi berfungsi sebagai wujud inkarnasional dari nilai-nilai Kerajaan Allah. Dengan
pemahaman ini, gereja dapat menghindari bias eklesiologis sekaligus mengembangkan

praktik misi yang kontekstual, relasional, dan setia pada fondasi teologi sakramental Kristen.

Teologi Kuliner sebagai Strategi Misi

Makan Bersama sebagai Sarana Penyembuhan Relasi Sosial

Praktik makan bersama dalam konteks gereja memiliki dimensi yang jauh melampaui sekadar
aktivitas sosial atau ritual kebiasaan. Makan bersama bukan hanya momen untuk mengisi

perut, melainkan sarana teologis yang mampu memulihkan relasi yang rusak dan

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 9



membangun kembali komunitas yang inklusif. Dalam banyak situasi, konflik interpersonal,
kesenjangan sosial, dan perbedaan latar belakang budaya atau ekonomi dapat menimbulkan
jarak dalam komunitas gereja. Aktivitas makan bersama menyediakan ruang yang aman dan
penuh perhatian, di mana setiap individu dapat berinteraksi tanpa rasa takut atau
diskriminasi, sehingga menjadi salah satu media penyembuhan relasi sosial yang efektif.’

Secara teologis, makan bersama mencerminkan pola hubungan Trinitarian Allah Bapa,
Anak, dan Roh Kudus yang menekankan kasih, penerimaan, dan pengasuhan. Allah tidak
hanya hadir melalui penyediaan kebutuhan rohani, tetapi juga melalui pengalaman
kebersamaan yang konkret. Ketika jemaat berbagi makanan, mereka secara simbolis
mengekspresikan relasi yang saling menguatkan, di mana solidaritas, perhatian, dan
tanggung jawab sosial menjadi nyata. Momen makan bersama memungkinkan individu dari
latar belakang yang berbeda untuk mengalami penerimaan tanpa syarat, mencerminkan kasih
Allah yang inklusif dan universal. Dengan demikian, kegiatan ini tidak hanya mempererat
ikatan sosial tetapi juga menegaskan identitas kolektif sebagai tubuh Kristus yang bersatu
dalam kasih.!°

Lebih jauh lagi, makan bersama berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi dan integrasi sosial.
Dalam konteks gereja, perbedaan pandangan teologis, status ekonomi, maupun pengalaman
hidup dapat menjadi sumber ketegangan atau perpecahan. Dengan mengadakan kegiatan
makan bersama, gereja menghadirkan ruang dialog yang tidak formal, di mana perbedaan
dihargai dan kerjasama dibangun melalui interaksi sehari-hari. Proses berbagi makanan ini
menjadi bentuk tindakan pastoral yang konkret, karena secara simbolis dan praktis
mengajarkan jemaat untuk hidup dalam kemurahan, kesabaran, dan empati terhadap sesama.

Selain itu, tradisi makan bersama memperkuat rasa solidaritas dan identitas kolektif
dalam komunitas Kristen. Saat jemaat duduk bersama dan berbagi hidangan, terjadi
pengalaman bersama yang mengokohkan rasa memiliki satu sama lain. Tradisi ini juga
menekankan pentingnya keberagaman, di mana setiap orang apapun latar belakangnya
dihargai sebagai bagian dari komunitas yang lebih besar. Dalam jangka panjang, praktik
sederhana ini menumbuhkan budaya relasional yang sehat dan meminimalkan konflik

internal, sehingga gereja tidak hanya menjadi tempat ibadah, tetapi juga menjadi komunitas

9 Erlina Siahaan, Persekutuan Makan Dalam Gereja: Perspektif Teologi Komunitas (Yogyakarta: Kanisius, 2017).
VEvita Hutabarat, Teologi Persekutuan Makan Dalam Gereja (Medan: Penerbit Universitas HKBP Nommensen,
2019).

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 10



pemulihan sosial dan spiritual yang hidup. Dengan demikian, makan bersama dalam konteks
gereja adalah lebih dari sekadar kegiatan sosial; ia merupakan praktik teologis yang
menyembuhkan relasi sosial, memperkuat solidaritas, dan mencerminkan kasih Allah yang
inklusif. Aktivitas ini menegaskan bahwa melalui interaksi sederhana dan simbolis seperti
berbagi makanan, gereja dapat menjadi agen transformasi yang nyata dalam kehidupan sosial

dan spiritual umatnya.

Makan Bersama sebagai Media Penginjilan yang Tidak Mengintimidasi

Makan bersama bukan sekadar kegiatan sosial, tetapi dapat menjadi media penginjilan yang
efektif karena sifatnya yang akrab dan tidak mengintimidasi. Dalam konteks pelayanan Yesus,
makan bersama selalu menjadi momen penting untuk menjalin relasi dan membangun
komunikasi yang hangat. Contohnya, dalam Lukas 5:29-32, Yesus makan bersama dengan
pemungut cukai dan orang-orang berdosa, suatu kelompok yang secara sosial sering dijauhi
oleh masyarakat Yahudi pada masa itu. Tindakan Yesus ini bukan hanya mengundang
mereka untuk hadir secara fisik, tetapi juga untuk membuka ruang bagi mereka menerima
kasih karunia Allah tanpa rasa takut atau tekanan. Hal ini menunjukkan bahwa penginjilan
tidak selalu harus dilakukan dalam bentuk khotbah formal atau pengajaran yang menuntut,
tetapi bisa diwujudkan melalui interaksi yang bersifat alami dan personal.

Praktik makan bersama memberikan kesempatan bagi orang Kristen untuk
menyampaikan kabar baik dengan cara yang ramah, penuh kasih, dan kontekstual. Ketika
makan bersama, suasana menjadi lebih santai, dan orang yang belum percaya dapat merasa
nyaman tanpa merasa dihakimi atau dipaksa. Situasi ini memungkinkan percakapan tentang
iman muncul secara alami, misalnya melalui berbagi pengalaman, kesaksian pribadi, atau
diskusi tentang nilai-nilai moral dan rohani yang relevan dengan kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, makan bersama menjadi jembatan antara kehidupan sosial dan pelayanan
misi, di mana pesan Injil dapat diterima secara lebih terbuka.!

Lebih jauh, keterlibatan orang Kristen dalam budaya makan dapat menjadi strategi
penginjilan yang relevan dengan konteks lokal. Di Indonesia, makan bersama memiliki nilai

budaya yang kuat sebagai simbol kebersamaan, kerjasama, dan keharmonisan. Dengan

11 Marciano Antaricksawan dan Frans Wonatorei, “Metode Penginjilan Yesus Kristus Menurut Injil Lukas,”
KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 3, no. 2 (2021): 150.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 11



memanfaatkan budaya ini, jemaat dapat menghadirkan pengalaman iman yang konkret dan
menyentuh hati, tanpa menimbulkan rasa takut atau tekanan spiritual. Misalnya,
menyelenggarakan pertemuan makan atau jamuan kecil yang mengundang tetangga, teman,
atau komunitas yang berbeda latar belakang, dapat menjadi sarana untuk membangun
hubungan personal sebelum menyampaikan pesan Injil. Pendekatan ini sejalan dengan
prinsip Yesus yang mendahulukan hubungan dan penerimaan, sehingga penginjilan menjadi
lebih inklusif.

Selain itu, makan bersama juga memberikan kesempatan untuk menunjukkan teladan
hidup Kristen melalui sikap dan perilaku sehari-hari, seperti kerendahan hati, kesediaan
melayani, dan kasih tanpa syarat. Nilai-nilai ini sering lebih mudah diterima ketika disaksikan
secara langsung dalam interaksi sosial yang akrab. Dengan kata lain, makan bersama
memungkinkan penginjilan dilakukan tidak hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui
tindakan yang mencerminkan kasih Kristus. Hal ini menjadikan kegiatan makan sebagai
media penginjilan yang alami, penuh empati, dan tidak mengintimidasi, sehingga orang yang
dijangkau merasa diterima dan dihargai. Dengan demikian, makan bersama dalam konteks
misi gereja bukan sekadar kegiatan perut, melainkan sarana strategis untuk membangun
relasi, menanamkan nilai Injil, dan mengundang partisipasi orang lain dalam pengalaman
iman yang ramah dan inklusif. Praktik ini menegaskan bahwa penginjilan dapat dilakukan
secara kontekstual, personal, dan efektif, mengikuti teladan Yesus dalam membangun

hubungan yang penuh kasih dengan setiap individu.

Makan Bersama sebagai Pintu Masuk bagi Pelayanan Lintas Budaya

Dalam konteks pelayanan gereja yang beroperasi di masyarakat multikultural, praktik makan
bersama memiliki peran strategis sebagai pintu masuk untuk pelayanan lintas budaya.
Pengalaman makan bersama bukan sekadar pemenuhan kebutuhan fisik, tetapi juga sarana
yang efektif untuk membangun jembatan antarbudaya. Makanan, dalam hal ini, menjadi
medium komunikasi nonverbal yang mampu menembus batas bahasa, etnis, dan tradisi yang

berbeda. Melalui ritual makan bersama, individu dari berbagai latar belakang dapat

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 12



mengalami interaksi yang bersifat egaliter dan terbuka, sehingga memfasilitasi terciptanya
ruang dialog yang autentik dan saling menghargai.'?

Lebih jauh, meja makan atau dapur bersama menjadi ruang teologis yang kaya makna.
Dalam perspektif teologi kuliner, praktik makan bersama dapat dianggap sebagai refleksi
kehadiran Allah yang nyata dalam kehidupan sehari-hari. Allah hadir bukan hanya dalam
ibadah formal atau ritual sakral, tetapi juga dalam pengalaman sosial yang sederhana seperti
berbagi makanan. Dengan demikian, makan bersama tidak hanya menyediakan nutrisi fisik,
tetapi juga memupuk dimensi spiritual yang memperkuat hubungan antarindividu serta
memperdalam kesadaran akan kasih Allah. Hal ini sesuai dengan prinsip inkarnasi, di mana
Allah hadir dalam realitas manusia dan kehidupan komunitas sehari-hari.

Selain aspek spiritual, makan bersama juga memiliki fungsi sosial yang signifikan dalam
pelayanan lintas budaya. Ketika orang dari berbagai budaya duduk bersama, mereka
memiliki kesempatan untuk memahami kebiasaan, nilai, dan tradisi satu sama lain. Proses
berbagi makanan dapat membuka percakapan mengenai identitas budaya, pandangan hidup,
dan pengalaman iman masing-masing, sehingga meminimalkan kesalahpahaman dan
stereotip. Dalam praktik misi, hal ini penting untuk membangun kepercayaan dan koneksi
yang tulus dengan komunitas target. Dapur dan meja makan menjadi laboratorium sosial di
mana perbedaan budaya dapat dirayakan, dan persamaan nilai kemanusiaan dan iman dapat
ditemukan.

Selain itu, makan bersama memungkinkan gereja untuk mengimplementasikan
pelayanan yang inklusif dan partisipatif. Tidak ada hierarki yang kaku di meja makan; semua
orang duduk setara, makan bersama, dan berbagi cerita. Pola ini mencerminkan prinsip
kerajaan Allah yang mengedepankan kesetaraan dan solidaritas. Dalam konteks lintas
budaya, pendekatan ini membantu gereja untuk membangun hubungan yang berkelanjutan
dengan berbagai komunitas, karena interaksi yang terjadi lebih alami, hangat, dan tidak
mengintimidasi. Dengan demikian, pelayanan gereja menjadi lebih kontekstual dan relevan,

selaras dengan kebutuhan sosial dan spiritual masyarakat multikultural.

12 Dameria, Christina dan Dewi Sintha Bratanata, “Spiritualitas Makan Bersama: Interkoneksi Sesama
Ciptaan Dalam Praktik Pemeliharaan Alam,” Kenosis: Jurnal Kajian Teologi 7, no. 2 (2021): 248.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 13



Penerapan dalam Konteks Gereja Lokal

Perjamuan Kasih

Perjamuan kasih merupakan salah satu praktik paling autentik dalam sejarah gereja yang
menegaskan nilai kasih dan persekutuan di antara jemaat. Tradisi ini telah dimulai sejak
zaman gereja mula-mula, sebagaimana dicatat dalam Kisah Para Rasul 2:46-47, di mana orang
percaya berkumpul setiap hari di Bait Allah, memecahkan roti di rumah masing-masing
secara bergilir, dan makan bersama dengan gembira dan tulus hati. Praktik ini bukan sekadar
kegiatan sosial atau rutinitas makan bersama, melainkan menjadi sarana teologis untuk
mengekspresikan kasih Kristus secara nyata di tengah komunitas. Perjamuan kasih berfungsi
sebagai media penguatan iman, pembinaan spiritual, dan pemeliharaan harmoni
antarjemaat.’> Dengan kata lain, perjamuan kasih bukan hanya soal makanan yang
dikonsumsi, tetapi lebih pada pengalaman kolektif yang meneguhkan relasi, membangun
kepercayaan, dan menghidupkan nilai-nilai Kerajaan Allah dalam kehidupan sehari-hari
jemaat.

Dalam konteks gereja lokal masa kini, penerapan perjamuan kasih dapat disesuaikan
dengan kondisi sosial dan budaya setempat tanpa mengurangi makna teologisnya. Sebagai
contoh, setelah ibadah, jemaat dapat menikmati makanan ringan seperti kue, roti, atau buah-
buahan bersama minuman hangat seperti kopi, teh, atau susu. Penyediaan makanan ini tidak
sekadar berfungsi sebagai penyambung energi fisik, tetapi menjadi momen penting untuk
membangun komunikasi, saling mengenal, dan menumbuhkan rasa memiliki dalam
komunitas gereja. Interaksi santai di sekitar makanan membuka peluang bagi jemaat untuk
saling berbagi pengalaman hidup, kesaksian iman, dan dukungan spiritual. Dengan
demikian, perjamuan kasih menjadi ruang inkarnasi kasih Kristus yang konkret, di mana
setiap individu merasakan kehadiran Tuhan melalui hubungan interpersonal yang hangat
dan inklusif.

Selain itu, perjamuan kasih juga dapat difungsikan sebagai sarana edukasi iman dan misi
gereja. Melalui momen makan bersama, pendeta atau pemimpin gereja dapat menyisipkan
pengajaran singkat tentang nilai kasih, kesederhanaan, dan pelayanan. Jemaat yang terlibat

dalam persiapan makanan pun belajar tentang kerjasama, kepedulian, dan tanggung jawab

13 Daniel Sutoyo, “Gaya Hidup Gereja Mula-Mula Yang Disukai Dalam Kisah Para Rasul 2:42-47 Bagi
Gereja Masa Kini,” Jurnal Antusias 3, no. 6 (2014): 15.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 14



sosial. Dalam praktiknya, gereja lokal dapat mengintegrasikan kegiatan sosial, misalnya
berbagi makanan dengan anggota jemaat yang membutuhkan atau masyarakat sekitar,
sehingga perjamuan kasih tidak hanya menguatkan relasi internal tetapi juga memperluas
dimensi misi dan pelayanan gereja.

Dengan demikian, perjamuan kasih dalam gereja lokal tidak hanya menjadi tradisi yang
diwariskan, tetapi juga sarana teologi kuliner yang menegaskan kasih, persekutuan, dan
partisipasi aktif jemaat. Kegiatan ini menekankan bahwa makanan, ketika dikaitkan dengan
iman, memiliki kapasitas untuk mentransformasikan hubungan sosial, memperkuat
komunitas, dan menumbuhkan kesadaran spiritual yang mendalam di tengah jemaat.
Perjamuan kasih menjadi wujud nyata dari misi gereja yang bersifat inklusif,

transformasional, dan menghidupkan nilai Kristiani dalam kehidupan sehari-hari.

Dapur Komunitas

Dapur komunitas merupakan bentuk nyata pelayanan gereja yang menunjukkan kasih
Kristus melalui penyediaan makanan bagi masyarakat yang membutuhkan.’* Gereja dapat
menjadikan dapur komunitas sebagai program rutin maupun insidental yang menjangkau
kelompok rentan seperti lansia, anak jalanan, keluarga miskin, dan korban bencana.
Pelayanan ini tidak hanya menyentuh aspek jasmani, tetapi juga membuka ruang untuk
pelayanan rohani dan pembinaan spiritual.

Sebagai contoh, gereja dapat menyelenggarakan program makan siang gratis setiap akhir
pekan bagi warga sekitar yang kurang mampu. Selain itu, gereja dapat mengadakan bagi-bagi
paket sembako atau makanan siap saji kepada masyarakat terdampak bencana alam, krisis
ekonomi, atau pandemi. Program seperti Minggu Peduli juga bisa digagas, yaitu kegiatan di
mana jemaat membawa makanan buatan sendiri untuk dibagikan di lingkungan sekitar gereja
atau di titik-titik strategis seperti terminal, panti asuhan, dan rumah sakit. Pelayanan ini
bukan hanya menunjukkan solidaritas, tetapi juga menjadi pintu masuk pelayanan

penginjilan yang penuh kasih dan tidak mengintimidasi.

Jamuan Lintas Agama
Jamuan lintas agama merupakan bentuk pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai

kebersamaan, solidaritas, dan perdamaian dalam konteks masyarakat yang majemuk.

14 Rudy Koris, “Hidup Dan Kehidupan Komunitas Di Dalam Kasih Yang Menjangkau Dan Mendewasakan
Di Gereja Komunitas Modern,” Jurnal Teologi Mahasiswa 1, no. 1 (2024): 130.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 15



Melalui kegiatan makan bersama dengan penganut agama lain, gereja dapat menciptakan
ruang dialog yang santai dan humanis tanpa harus mempertajam perbedaan doktrinal.’®
Makanan menjadi sarana netral yang menyatukan, bukan memecah dan melalui momen itu,
kehadiran gereja sebagai pembawa damai dan kasih Kristus bisa dirasakan secara nyata.
Sebagai contoh, gereja dapat menyelenggarakan Perjamuan Damai saat perayaan besar
keagamaan, seperti menjelang Natal atau Paskah, dengan mengundang tokoh dan
masyarakat dari agama lain. Dalam acara tersebut, disediakan makanan halal dan ramah bagi
semua peserta sebagai bentuk penghormatan antarumat. Selain itu, gereja bisa terlibat dalam
program buka puasa bersama saat Ramadan bersama komunitas Muslim lokal sebagai simbol
persaudaraan dan kepedulian antarumat beriman. Lebih lanjut, gereja juga dapat menginisiasi
dialog meja makan, yakni forum kecil lintas agama yang dikemas dalam suasana makan
bersama. Dalam forum ini, para peserta berdiskusi secara santai mengenai isu-isu sosial,
spiritualitas, dan nilai-nilai kemanusiaan bersama. Melalui pendekatan ini, makanan menjadi
jembatan dialog yang efektif untuk mempererat relasi lintas iman dan menumbuhkan rasa

saling menghargai.

Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa teologi kuliner bukan sekadar pendekatan praktis dalam
pelayanan gereja, melainkan sebuah kerangka teologis yang berakar pada narasi Alkitab dan
praktik misi Yesus, khususnya dalam konteks relasi, inkarnasi, dan inklusivitas Kerajaan
Allah. Dengan menempatkan praktik makan dalam terang teologi misi dan sakramental
secara proporsional, kajian ini menunjukkan bahwa teologi kuliner dapat berfungsi sebagai
ekspresi misi inkarnasional yang membumi, tanpa mereduksi makna sakramen Perjamuan
Kudus yang bersifat unik dan liturgis.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan teologi misi
dengan memperluas pemahaman tentang medium pewartaan Injil yang tidak terbatas pada

khotbah atau program formal gereja, tetapi juga hadir dalam praktik keseharian yang

15 Sibarani, Nettina Samosir, Apriani Magdalena, Antoni Manurung, “Dialog Lintas Agama Dan Kunjungan
Lapangan Sebagai Upaya Menjalin Relasi Dan Membangun Toleransi,” Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat
Nusantara 4, no. 4 (2023): 4016.

16 Samuel Cornelius Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis Atas
Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia,” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan
Agama Kristen dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 135.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 16



relasional dan kontekstual. Selain itu, kajian ini memperkaya diskursus teologi kontekstual di
Indonesia dengan menawarkan teologi kuliner sebagai pendekatan yang relevan dalam
masyarakat yang memiliki budaya komunal dan nilai kebersamaan yang kuat. Dengan
demikian, praktik makan bersama dipahami sebagai ruang teologis yang potensial untuk
menghadirkan nilai-nilai Kerajaan Allah secara kontekstual di tengah keberagaman sosial dan
budaya Indonesia.

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat kajian teologis-
normatif dan berbasis studi teks. Oleh sebab itu, penelitian lanjutan sangat diperlukan,
khususnya dalam bentuk penelitian empiris yang mengkaji praktik teologi kuliner dalam
konteks konkret kehidupan jemaat dan pelayanan gereja. Selain itu, studi lintas disiplin yang
melibatkan teologi, antropologi, dan sosiologi direkomendasikan untuk mengeksplorasi
secara lebih mendalam dinamika budaya makan, relasi sosial, dan dampaknya terhadap
pembentukan iman serta praksis misi gereja. Dengan pengembangan riset semacam ini,
teologi kuliner diharapkan tidak hanya menjadi wacana teologis, tetapi juga kontribusi nyata

bagi praksis misi gereja yang relevan, inklusif, dan transformatif di masa kini.

Referensi

Dameria, Christina dan Dewi Sintha Bratanata. “Spiritualitas Makan Bersama: Interkoneksi
Sesama Ciptaan Dalam Praktik Pemeliharaan Alam.” Kenosis: Jurnal Kajian Teologi 7, no.
2 (2021): 248.

Daniel Sutoyo. “Gaya Hidup Gereja Mula-Mula Yang Disukai Dalam Kisah Para Rasul 2:42-
47 Bagi Gereja Masa Kini.” Jurnal Antusias 3, no. 6 (2014): 15.

Erlina Siahaan. Persekutuan Makan Dalam Gereja: Perspektif Teologi Komunitas. Yogyakarta:
Kanisius, 2017.

Evita Hutabarat. Teologi Persekutuan Makan Dalam Gereja. Medan: Penerbit Universitas HKBP
Nommensen, 2019.

Frans Wonatorei, Marciano Antaricksawan Waani. “Metode Penginjilan Yesus Kristus
Menurut Injil Lukas.” KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 3, no. 2 (2021): 150.

Harls Evan R. Siahaan, Handreas Hartono, Yogi Tjiptosari. “Rekonstruksi Misi Hospitalitas
Gereja Melalui Pembacaan Ulang Kisah Para Rasul 2:41-47 Dalam Bingkai Moderasi
Beragama Di Indonesia.” Jurnal EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 112.

Hasudungan Sidabutar, Rinto Hasiholan Hutapea. “Teologi Keselamatan Injil Lukas 19:1-10
Dan Relevansinya Bagi Pendidikan Agama Kristen.” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 10,
no. 1 (2020): 14.

Hendra Winarjo. “Makan Sebagai Sarana Pengasuhan, Persekutuan, Dan Hospitalitas: Sebuah
Konstruksi Teologi Makan Dengan Lensa Trinitarian.” KURIOS 9, no. 1 (2022): 2.

Kalis Stevanus. “Rekonstruksi Paradigma Dan Implementasi Misi Gereja Masa Kini Di
Indonesia.” Jurnal EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 96.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 17



Maria Lestari. “Makan Bersama Sebagai Praktik Iman: Sebuah Kajian Teologis.” Jurnal Teologi
Kontekstual Indonesia 6, no. 2 (2019): 156.

Martin Luther. Katekismus Besar. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016.

Rudy Koris. “Hidup Dan Kehidupan Komunitas Di Dalam Kasih Yang Menjangkau Dan
Mendewasakan Di Gereja Komunitas Modern.” Jurnal Teologi Mahasiswa 1, no. 1 (2024):
130.

Rut Debora Butarbutar. “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja
Dalam Konteks Keberagaman.” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no.
2 (2021): 130.

Samuel Cornelius Kaha. “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons
Teologis Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.” Jurnal Abdiel:
Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 135.

Sibarani, Apriani Magdalena, Antoni Manurung, dan Nettina Samosir. “Dialog Lintas Agama
Dan Kunjungan Lapangan Sebagai Upaya Menjalin Relasi Dan Membangun Toleransi.”
Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Nusantara 4, no. 4 (2023): 4016.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2018.

Yohanes Calvin. Institusi Agama Kristen. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011.

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 18



