
 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 1 

 

 
 

Teologi Kuliner Dalam Upaya Melaksanakan Misi Gereja 

 
Erlina Waruwu1, Rogate Artaida Tiarasi Gultom2, Dapot Damanik3 
1Sekolah Tinggi Teologi Anugerah Misi Nias Barat  
2 3Institut Agama Kristen Negeri Tarutung  

Correspondence: erlinawaruwu111@gmail.com 

(ORCID Id: https://orcid.org/0009-0003-2220-6683) 

 
Abstract: The contemporary church faces serious challenges in carrying out a mission that is relevant within 

Indonesia’s multicultural and multireligious society. Although missiological studies emphasize the importance of 

contextualization, church mission approaches still largely rely on verbal and institutional methods that inadequately 

engage the everyday practices of the community. Meanwhile, the practice of shared meals, which holds strong social and 

religious significance in Indonesian culture, has received limited theological attention as a strategy for church mission. 

This research gap highlights the lack of exploration of culinary theology as a missional bridge that connects Christian 

faith with the lived reality of communal life in public spaces. This study aims to examine how culinary theology can be 

developed as a contextual and grounded approach to church mission through the practice of shared meals rich in 

theological, social, and missiological meaning. Using a descriptive qualitative method with a literature study approach, 

this research draws on theological, missiological, and biblical sources. The findings indicate that culinary theology 

functions as an effective missional bridge by creating inclusive and relational spaces where the values of Christian love, 

hospitality, and solidarity are experienced concretely. Integrating culinary theology enriches contextual church mission 

and encourages the development of culinary-based ministries as a tangible expression of God’s mission in society.  

 

Keywords: culinary theology; church mission; inclusivity; mission strategy 

 

Abstrak: Gereja masa kini menghadapi tantangan serius dalam melaksanakan misi yang relevan di tengah 

masyarakat Indonesia yang multikultural dan multireligius. Berbagai kajian misiologi menekankan 

pentingnya kontekstualisasi, namun pendekatan misi gereja masih banyak bertumpu pada metode verbal 

dan institusional yang kurang menyentuh praktik keseharian masyarakat. Di sisi lain, praktik makan 

bersama yang memiliki makna sosial dan religius yang kuat dalam budaya Indonesia belum banyak dikaji 

secara teologis sebagai strategi misi gereja. Kesenjangan penelitian ini menunjukkan minimnya eksplorasi 

teologi kuliner sebagai jembatan misi yang menghubungkan iman Kristen dengan realitas hidup bersama di 

ruang publik. Penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana teologi kuliner dapat dikembangkan sebagai 

pendekatan misi gereja yang kontekstual dan membumi melalui praktik makan bersama yang sarat makna 

teologis, sosial, dan misiologis. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

literatur terhadap sumber teologi, misiologi, dan Alkitab. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi 

kuliner berfungsi sebagai jembatan misi yang efektif karena menciptakan ruang perjumpaan yang inklusif 

dan relasional, di mana nilai kasih, hospitalitas, dan solidaritas Kristiani dialami secara konkret. Integrasi 

teologi kuliner memperkaya misi kontekstual gereja dan mendorong pengembangan pelayanan berbasis 

kuliner sebagai wujud nyata misi Allah di tengah masyarakat. 

 

Kata-kata kunci: teologi kuliner; misi gereja; inklusivitas; strategi misi 

 

 

https://orcid.org/0009-0003-2220-6683


 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 2 

 

Pendahuluan 

Gereja menghadapi tantangan yang semakin kompleks dalam menyampaikan Injil secara 

relevan dan kontekstual di tengah masyarakat Indonesia yang multikultural dan 

multireligius. Realitas sosial ini menuntut gereja untuk tidak hanya mengandalkan 

pendekatan misi yang bersifat konvensional dan institusional, tetapi juga mengembangkan 

cara-cara pewartaan Injil yang mampu menjangkau kehidupan sehari-hari umat secara lebih 

membumi. Kalis Stevanus menegaskan perlunya rekonstruksi paradigma misi gereja agar 

tidak berhenti pada dimensi spiritual semata, melainkan juga menyentuh realitas sosial jemaat 

yang hidup dalam masyarakat plural. Meskipun demikian, gagasan tersebut masih bersifat 

konseptual dan belum secara spesifik mengelaborasi medium praksis yang dapat 

menjembatani iman Kristen dengan interaksi sosial sehari-hari dalam konteks masyarakat 

Indonesia.1 

Dalam diskursus ini, teologi kuliner muncul sebagai salah satu pendekatan yang 

potensial untuk dikaji lebih lanjut. Teologi kuliner memaknai praktik makan bersama bukan 

sekadar sebagai aktivitas sosial, tetapi sebagai ruang relasional yang memiliki makna teologis 

dalam membangun persekutuan dan menyatakan kasih Allah. Kesaksian Alkitab 

menunjukkan bahwa banyak peristiwa penting terjadi dalam konteks makan, mulai dari 

jamuan Abraham dengan tiga tamu dalam Kejadian 18, interaksi Yesus dengan pemungut 

cukai dan orang berdosa dalam Lukas 5:29-32, hingga Perjamuan Terakhir dalam Lukas 22:14-

20. Narasi-narasi ini mengindikasikan bahwa makan memiliki potensi teologis sebagai 

medium relasi dan komunikasi iman. Namun, teks-teks tersebut tidak secara langsung 

dimaksudkan sebagai model misi, sehingga diperlukan refleksi teologis yang kritis agar 

praktik makan tidak direduksi menjadi strategi pragmatis semata.  

Rut Debora Butarbutar menekankan bahwa hospitalitas yang diekspresikan melalui 

makan bersama merupakan bentuk pemberitaan Injil yang merangkul dan tidak 

menghakimi.2 Pandangan ini memberikan kontribusi penting dalam menyoroti dimensi 

relasional dari misi Kristen. Akan tetapi, pendekatan tersebut masih berfokus pada aspek etis 

 
1 Kalis Stevanus, “Rekonstruksi Paradigma Dan Implementasi Misi Gereja Masa Kini Di Indonesia,” Jurnal 

EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 96. 
2 Rut Debora Butarbutar, “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja Dalam Konteks 

Keberagaman,” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no. 2 (2021): 130. 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  3 

dan pastoral hospitalitas, dan belum mengembangkan kerangka teologis yang secara 

sistematis mengaitkan praktik makan dengan teologi misi dan konteks sosial-budaya 

Indonesia yang plural. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang lebih integratif untuk 

menempatkan praktik makan bersama dalam kerangka teologi misi yang reflektif dan 

kontekstual.  

Dalam praktik teologi dan misi gereja, pendekatan berbasis teologi kuliner masih relatif 

jarang mendapat perhatian serius. Kajian teologi misi cenderung berfokus pada penginjilan 

verbal dan program-program pelayanan formal, sementara praksis keseharian seperti makan 

bersama sering dipandang sebagai aktivitas non-teologis. Padahal, pendekatan yang lebih 

kontekstual dan relasional sangat dibutuhkan untuk menjangkau masyarakat yang beragam 

secara budaya dan sosial. Hal ini menunjukkan adanya celah dalam literatur teologi misi yang 

perlu direspons melalui kajian yang mengintegrasikan refleksi teologis, praksis gereja, dan 

konteks sosial. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis 

bagaimana teologi kuliner dapat dipahami dan diterapkan dalam pelaksanaan misi gereja di 

Indonesia. Penelitian ini juga menilai sejauh mana pendekatan teologi kuliner dapat 

berkontribusi dalam menjawab tantangan misi di tengah masyarakat multikultural. Kebaruan 

kajian ini terletak pada upaya mengintegrasikan teologi kuliner sebagai kerangka reflektif 

dalam teologi misi gereja, dengan mempertimbangkan konteks sosial dan budaya Indonesia. 

Dengan merujuk pada praktik makan bersama dalam Alkitab, termasuk Kisah Para Rasul 2:46 

sebagai bentuk pelayanan holistik gereja mula-mula, artikel ini diharapkan dapat 

memperkaya pengembangan misi gereja yang relevan, kontekstual, dan transformatif. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif, di mana penulis 

mengumpulkan berbagai data literatur yang relevan dari jurnal-jurnal teologi, artikel ilmiah, 

buku-buku teologi misi, serta Alkitab sebagai sumber utama.3 Melalui studi literatur ini, 

penelitian berfokus pada penggalian konsep teologi kuliner dalam kaitannya dengan 

pelaksanaan misi gereja, khususnya bagaimana praktik makan bersama dapat dimaknai 

sebagai sarana teologis untuk membangun persekutuan, menyampaikan kasih Allah, dan 

memperluas kesaksian iman di tengah masyarakat multikultural. Seluruh data dianalisis 

secara sistematis dengan menelusuri tema-tema teologis, sosial, dan misiologis yang 

 
3 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. (Bandung: Alfabeta, 2018), 7-8. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 4 

terkandung dalam berbagai sumber tersebut untuk memperoleh pemahaman yang 

komprehensif tentang relevansi teologi kuliner sebagai strategi misi gereja masa kini. Hasil 

analisis kemudian disimpulkan guna memberikan landasan teologis dan praktis bagi gereja 

dalam mengembangkan pendekatan misi yang lebih kontekstual, partisipatif, dan 

transformatif melalui praktik makan bersama sebagai ekspresi nyata dari Injil yang hidup.  

 

Dasar Biblikal Teologi Kuliner 

Keramahan Abraham sebagai Inspirasi Teologis 

bagi Refleksi Teologi Kuliner (Kejadian 18:1-8) 
 

Narasi Kejadian 18:1-8 mencatat tindakan Abraham yang menyambut tiga tamu asing dengan 

penuh hormat dan kemurahan hati. Dalam konteks narasi Perjanjian Lama, peristiwa ini 

terutama menggambarkan praktik keramahan yang hidup dalam budaya Timur Tengah 

kuno, di mana menjamu orang asing merupakan kewajiban sosial yang bernilai tinggi. Teks 

ini tidak secara eksplisit dimaksudkan sebagai model misi dalam pengertian normatif, 

melainkan sebagai kisah deskriptif yang menyingkapkan relasi Abraham dengan Allah 

melalui ketaatannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Namun demikian, pembacaan teologis terhadap narasi ini membuka ruang refleksi 

bahwa tindakan menjamu orang asing dapat menjadi medium perjumpaan dengan kehadiran 

ilahi. Dalam kisah ini, Abraham tidak mengetahui identitas para tamunya sejak awal, tetapi 

melalui praktik keramahan yang tulus, ia justru mengalami penyataan Allah. Dimensi ini 

menunjukkan bahwa makan dan menjamu bukan sekadar aktivitas sosial, melainkan dapat 

memiliki makna teologis sebagai ruang di mana relasi antara Allah dan manusia terwujud 

secara konkret. Oleh karena itu, teks Kejadian 18 tidak diposisikan sebagai dasar normatif 

teologi kuliner, melainkan sebagai sumber inspiratif yang memperkaya refleksi teologis 

tentang makna makan, keramahan, dan relasi. 

Dalam kerangka teologi misi, narasi ini dapat dibaca secara analogis sebagai inspirasi 

bagi praktik misi yang berakar pada relasi dan penerimaan, bukan sebagai pola misi yang 

bersifat preskriptif. Keramahan Abraham memperlihatkan sikap keterbukaan terhadap yang 

asing dan berbeda, yang kemudian menjadi nilai penting dalam pengembangan praktik misi 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  5 

gereja yang kontekstual.4 Dengan demikian, praktik makan bersama yang diinspirasi oleh 

kisah Abraham bukan dimaksudkan sebagai strategi misi yang normatif, melainkan sebagai 

ekspresi iman yang mencerminkan keterbukaan dan kesetiaan kepada Allah dalam 

kehidupan sosial. 

Bagi gereja masa kini, refleksi atas keramahan Abraham mendorong pemahaman bahwa 

praktik berbagi makanan dapat menjadi ruang perjumpaan yang bermakna, di mana relasi 

antar manusia dibangun di atas nilai penerimaan dan penghormatan terhadap martabat 

sesama. Dalam batas inilah, narasi Kejadian 18 berkontribusi bagi pengembangan teologi 

kuliner sebagai pendekatan reflektif dalam misi gereja, tanpa menempatkannya sebagai 

model misi yang langsung atau eksklusif. Dengan sikap hermeneutis yang kritis, teologi 

kuliner dapat dipahami sebagai praksis iman yang terinspirasi oleh kesaksian Alkitab, 

sekaligus terbuka terhadap konteks dan tantangan pelayanan gereja masa kini. 

 

 Makan sebagai Sarana Inklusivitas  

dalam Misi Yesus (Lukas 5:29-32) 
 

Peristiwa jamuan makan yang diadakan oleh Lewi (Matius) dalam Lukas 5:29-32 

memperlihatkan dengan jelas bagaimana Yesus menjadikan momen makan sebagai sarana 

teologis untuk mewujudkan misi inklusif-Nya. Dalam konteks sosial Yahudi abad pertama, 

para pemungut cukai dan orang-orang berdosa dianggap sebagai kelompok yang 

terpinggirkan dan najis secara religius. Norma sosial dan keagamaan pada masa itu melarang 

kaum saleh untuk duduk makan bersama mereka, sebab tindakan tersebut dianggap menodai 

kesucian ritual. Namun, Yesus secara radikal menembus batas-batas tersebut dengan 

menghadiri jamuan yang diadakan oleh Lewi, seorang pemungut cukai, dan makan bersama 

mereka yang dianggap hina oleh masyarakat. 

Tindakan Yesus ini tidak sekadar merupakan peristiwa sosial, tetapi merupakan wujud 

nyata pewartaan Injil tentang kasih dan penerimaan Allah yang melampaui sekat sosial, 

moral, dan religius. Melalui makan bersama, Yesus mengkomunikasikan dimensi relasional 

dari Kerajaan Allah bahwa keselamatan hadir bukan hanya melalui pengajaran, tetapi juga 

melalui persekutuan dan penerimaan terhadap sesama. Makan bersama orang berdosa 

menjadi simbol konkret Kerajaan Allah yang memulihkan dan menyatukan semua orang 

 
4 Maria Lestari, “Makan Bersama Sebagai Praktik Iman: Sebuah Kajian Teologis,” Jurnal Teologi Kontekstual 

Indonesia 6, no. 2 (2019): 156. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 6 

tanpa diskriminasi, menunjukkan bahwa misi Allah bersifat terbuka dan merangkul mereka 

yang tersisih dari komunitas religius tradisional.5  

Pemaknaan teologis terhadap praktik makan bersama dalam pelayanan Yesus ini hanya 

dapat dipahami secara utuh apabila ditempatkan dalam terang teologi inkarnasi sebagai dasar 

pelaksanaan misi Allah di dunia. Inkarnasi tidak semata-mata dipahami sebagai peristiwa 

Allah menjadi manusia secara ontologis, tetapi juga sebagai kesediaan Allah untuk hadir, 

berelasi, dan terlibat secara nyata dalam realitas sosial manusia. Dalam konteks Lukas 5:29-

32, tindakan Yesus menghadiri jamuan makan yang diadakan oleh Lewi dan makan bersama 

para pemungut cukai serta orang-orang berdosa merupakan wujud konkret dari misi 

inkarnasional tersebut. Yesus tidak menjaga jarak dari mereka yang terpinggirkan secara 

religius, melainkan masuk ke dalam ruang hidup mereka, duduk semeja, dan membangun 

relasi yang memulihkan. Makan bersama, dengan demikian, menjadi ekspresi teologis dari 

inkarnasi misi Allah, di mana kehadiran ilahi dinyatakan melalui perjumpaan yang 

membumi, relasional, dan penuh penerimaan. Melalui praktik ini, misi Kerajaan Allah 

dijalankan bukan dari luar atau dari atas, tetapi dari dalam kehidupan manusia itu sendiri. 

Dalam perspektif ini, tindakan Yesus bukan hanya menunjukkan kasih, tetapi juga 

mengoreksi sistem keagamaan yang eksklusif dan menekankan bahwa persekutuan dengan 

Allah menuntut keterbukaan terhadap sesama yang berbeda. Makan bersama menjadi bentuk 

komunikasi iman yang nyata, di mana kasih diterjemahkan ke dalam relasi dan solidaritas. 

Bagi gereja masa kini, praktik makan bersama dapat menjadi model misi yang kontekstual, 

menghadirkan ruang-ruang perjumpaan lintas batas sosial dan budaya. Dengan demikian, 

makan dalam misi Yesus bukan hanya tindakan sosial, melainkan teologi yang hidup suatu 

ekspresi dari kasih Allah yang menyatukan seluruh umat manusia dalam perjamuan kasih-

Nya. 

 

Jamuan sebagai Sarana Transformasi Spiritual  

dan Sosial (Lukas 19:1-10) 
 

Perikop Lukas 19:1-10 memperlihatkan salah satu momen penting dalam pelayanan Yesus 

yang melibatkan tindakan makan bersama sebagai sarana transformasi spiritual dan sosial. 

 
5 Hendra Winarjo, “Makan Sebagai Sarana Pengasuhan, Persekutuan, Dan Hospitalitas: Sebuah Konstruksi 

Teologi Makan Dengan Lensa Trinitarian,” KURIOS 9, no. 1 (2022): 2. 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  7 

Dalam kisah ini, Yesus berjumpa dengan Zakheus, seorang kepala pemungut cukai yang 

kaya, namun terpinggirkan secara sosial karena profesinya dianggap sebagai simbol 

ketidakadilan dan kolaborasi dengan penjajah Romawi. Keputusan Yesus untuk mengundang 

diri-Nya sendiri ke rumah Zakheus dan makan bersama dengannya menjadi tindakan yang 

sangat radikal dalam konteks budaya Yahudi, di mana makan bersama memiliki makna 

relasional yang dalam. Tindakan ini menegaskan bahwa bagi Yesus, meja makan bukan 

sekadar ruang konsumsi, tetapi ruang perjumpaan kasih, penerimaan, dan pemulihan 

martabat manusia. 

Dalam konteks sosial pada masa itu, makan bersama dengan seorang pendosa publik 

seperti Zakheus dapat dianggap sebagai pelanggaran terhadap norma kemurnian religius. 

Namun, Yesus justru menjadikan jamuan tersebut sebagai simbol penerimaan tanpa syarat 

dan kasih Allah yang melampaui batas-batas sosial. Yesus menaruh perhatian pada Zakheus 

bukan karena kekayaannya, tetapi karena kasih yang menembus tembok penolakan 

masyarakat terhadapnya. Kasih tersebut kemudian melahirkan perubahan yang nyata yaitu 

Zakheus bertobat dan menunjukkan tanda-tanda transformasi sosial melalui komitmennya 

untuk mengembalikan harta yang diperolehnya secara tidak adil serta memberikan setengah 

dari miliknya kepada orang miskin.6   

Peristiwa ini menunjukkan bahwa makan bersama memiliki kekuatan spiritual yang 

mendalam. Meja makan menjadi tempat di mana anugerah Allah bekerja secara nyata, 

menghadirkan keselamatan yang tidak hanya bersifat individual tetapi juga berdampak 

sosial. Pertemuan Yesus dan Zakheus memperlihatkan bahwa transformasi rohani sejati 

selalu menghasilkan perubahan etis dan sosial yang konkret. Pertobatan Zakheus bukanlah 

hasil dari tekanan moral atau hukum agama, melainkan buah dari perjumpaan kasih yang 

dialaminya dalam konteks jamuan. Dengan demikian, jamuan menjadi medium inkarnasional 

di mana kasih Allah menjelma dalam bentuk persekutuan yang menyembuhkan dan 

memulihkan. 

Dalam perspektif teologi kuliner, makan bersama dapat dipahami sebagai praktik misi 

yang menghadirkan keadilan dan solidaritas. Melalui jamuan, Yesus mengajarkan bahwa misi 

Allah tidak hanya berbicara tentang penginjilan verbal, tetapi juga tentang pembaruan relasi 

 
6 Rinto Hasiholan Hutapea dan Hasudungan Sidabutar, “Teologi Keselamatan Injil Lukas 19:1-10 Dan 

Relevansinya Bagi Pendidikan Agama Kristen,” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 10, no. 1 (2020): 14. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 8 

sosial. Makanan menjadi simbol kehadiran Allah yang menembus sekat antara yang suci dan 

najis, kaya dan miskin, diterima dan ditolak. Oleh karena itu, gereja masa kini dapat 

meneladani tindakan Yesus dengan menjadikan perjamuan sebagai sarana misi yang 

membebaskan dan mempersatukan. Dalam konteks pelayanan gereja, setiap bentuk 

persekutuan makan dapat menjadi ruang di mana kasih Allah dihidupi dan dinyatakan secara 

nyata, membawa transformasi spiritual sekaligus sosial bagi individu maupun komunitas 

yang dilayani. 

 

Perjamuan Terakhir Simbol Pengorbanan,  

Kesatuan, dan Spiritualitas Kristen 

 

Perjamuan Terakhir yang dicatat dalam Injil, khususnya Lukas 22:14-20, menempati posisi 

yang sangat sentral dalam teologi Kristen karena menjadi dasar institusional Perjamuan 

Kudus sebagai sakramen gereja. Peristiwa ini tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 

praktik makan bersama dalam arti sosial, melainkan sebagai tindakan sakramental yang 

secara khusus ditetapkan oleh Yesus untuk menyatakan makna pengorbanan-Nya, 

membentuk identitas komunitas iman, dan memelihara kehidupan rohani umat percaya. 

Ketika Yesus mengambil roti, mengucap syukur, memecahkannya, dan memberikannya 

kepada para murid dengan menyatakan bahwa roti itu adalah tubuh-Nya, serta menyerahkan 

cawan sebagai darah perjanjian yang dicurahkan bagi banyak orang, Ia sedang menetapkan 

suatu tindakan liturgis yang memiliki makna teologis yang unik dan tidak dapat direduksi 

menjadi praktik makan biasa. 

Dalam tradisi teologi Kristen, Perjamuan Kudus dipahami sebagai sakramen yang secara 

khusus menghadirkan karya keselamatan Kristus melalui tanda-tanda lahiriah yang 

ditetapkan Allah. Martin Luther menekankan kehadiran nyata Kristus dalam Perjamuan 

Kudus, di mana tubuh dan darah Kristus sungguh-sungguh hadir di dalam, dengan, dan di 

bawah roti dan anggur, sehingga sakramen ini menjadi sarana anugerah bagi iman orang 

percaya.7 Sementara itu, Yohanes Calvin memahami Perjamuan Kudus sebagai persekutuan 

rohani yang sejati dengan Kristus, di mana melalui karya Roh Kudus, umat percaya diangkat 

untuk berpartisipasi dalam tubuh dan darah Kristus secara spiritual.8 Meskipun terdapat 

 
7 Martin Luther, Katekismus Besar (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016): 456. 
8 Yohanes Calvin, Institusi Agama Kristen (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011): 190. 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  9 

perbedaan penekanan, kedua tokoh ini sepakat bahwa Perjamuan Kudus bukanlah sekadar 

simbol sosial atau perjamuan biasa, melainkan tindakan sakramental yang ditetapkan Kristus 

bagi gereja-Nya. 

Dengan demikian, Perjamuan Kudus memiliki makna teologis yang khas dan tidak dapat 

disamakan dengan praktik makan bersama non-sakramental. Perjamuan ini pertama-tama 

merupakan peringatan akan pengorbanan Kristus yang satu kali dan sempurna, yang terus 

dihadirkan dalam kehidupan gereja melalui tindakan liturgis. Selain itu, Perjamuan Kudus 

menegaskan kesatuan umat percaya sebagai satu tubuh di dalam Kristus serta berfungsi 

sebagai proklamasi iman akan kematian dan kebangkitan-Nya, yang sekaligus mengarahkan 

gereja pada pengharapan eskatologis akan perjamuan penuh dalam Kerajaan Allah. 

Namun demikian, meskipun Perjamuan Kudus tidak dapat disamakan dengan praktik 

makan bersama dalam kehidupan sehari-hari, teologi kuliner dalam misi gereja dapat 

dipahami sebagai praktik yang terinspirasi oleh makna sakramental Perjamuan Kudus, bukan 

sebagai penggantinya. Nilai-nilai teologis yang terkandung dalam Perjamuan Terakhir—

seperti pengorbanan, kesatuan, penerimaan, dan persekutuan—memberikan dasar reflektif 

bagi gereja untuk memaknai praktik makan bersama sebagai ruang relasional dan misioner. 

Dalam konteks ini, makan bersama non-sakramental tidak dimaksudkan sebagai tindakan 

liturgis, melainkan sebagai ekspresi praksis dari spiritualitas Kristen yang berakar pada kasih 

Kristus. 

Oleh karena itu, teologi kuliner dalam misi gereja perlu ditempatkan secara proporsional. 

Perjamuan Kudus tetap berdiri sebagai sakramen yang unik, kudus, dan tak tergantikan 

dalam kehidupan liturgis gereja, sementara praktik makan bersama dalam konteks sosial dan 

misi berfungsi sebagai wujud inkarnasional dari nilai-nilai Kerajaan Allah. Dengan 

pemahaman ini, gereja dapat menghindari bias eklesiologis sekaligus mengembangkan 

praktik misi yang kontekstual, relasional, dan setia pada fondasi teologi sakramental Kristen. 

 

Teologi Kuliner sebagai Strategi Misi 

Makan Bersama sebagai Sarana Penyembuhan Relasi Sosial 

 

Praktik makan bersama dalam konteks gereja memiliki dimensi yang jauh melampaui sekadar 

aktivitas sosial atau ritual kebiasaan. Makan bersama bukan hanya momen untuk mengisi 

perut, melainkan sarana teologis yang mampu memulihkan relasi yang rusak dan 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 10 

membangun kembali komunitas yang inklusif. Dalam banyak situasi, konflik interpersonal, 

kesenjangan sosial, dan perbedaan latar belakang budaya atau ekonomi dapat menimbulkan 

jarak dalam komunitas gereja. Aktivitas makan bersama menyediakan ruang yang aman dan 

penuh perhatian, di mana setiap individu dapat berinteraksi tanpa rasa takut atau 

diskriminasi, sehingga menjadi salah satu media penyembuhan relasi sosial yang efektif.9   

Secara teologis, makan bersama mencerminkan pola hubungan Trinitarian Allah Bapa, 

Anak, dan Roh Kudus yang menekankan kasih, penerimaan, dan pengasuhan. Allah tidak 

hanya hadir melalui penyediaan kebutuhan rohani, tetapi juga melalui pengalaman 

kebersamaan yang konkret. Ketika jemaat berbagi makanan, mereka secara simbolis 

mengekspresikan relasi yang saling menguatkan, di mana solidaritas, perhatian, dan 

tanggung jawab sosial menjadi nyata. Momen makan bersama memungkinkan individu dari 

latar belakang yang berbeda untuk mengalami penerimaan tanpa syarat, mencerminkan kasih 

Allah yang inklusif dan universal. Dengan demikian, kegiatan ini tidak hanya mempererat 

ikatan sosial tetapi juga menegaskan identitas kolektif sebagai tubuh Kristus yang bersatu 

dalam kasih.10   

Lebih jauh lagi, makan bersama berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi dan integrasi sosial. 

Dalam konteks gereja, perbedaan pandangan teologis, status ekonomi, maupun pengalaman 

hidup dapat menjadi sumber ketegangan atau perpecahan. Dengan mengadakan kegiatan 

makan bersama, gereja menghadirkan ruang dialog yang tidak formal, di mana perbedaan 

dihargai dan kerjasama dibangun melalui interaksi sehari-hari. Proses berbagi makanan ini 

menjadi bentuk tindakan pastoral yang konkret, karena secara simbolis dan praktis 

mengajarkan jemaat untuk hidup dalam kemurahan, kesabaran, dan empati terhadap sesama. 

Selain itu, tradisi makan bersama memperkuat rasa solidaritas dan identitas kolektif 

dalam komunitas Kristen. Saat jemaat duduk bersama dan berbagi hidangan, terjadi 

pengalaman bersama yang mengokohkan rasa memiliki satu sama lain. Tradisi ini juga 

menekankan pentingnya keberagaman, di mana setiap orang apapun latar belakangnya 

dihargai sebagai bagian dari komunitas yang lebih besar. Dalam jangka panjang, praktik 

sederhana ini menumbuhkan budaya relasional yang sehat dan meminimalkan konflik 

internal, sehingga gereja tidak hanya menjadi tempat ibadah, tetapi juga menjadi komunitas 

 
9 Erlina Siahaan, Persekutuan Makan Dalam Gereja: Perspektif Teologi Komunitas (Yogyakarta: Kanisius, 2017). 
10Evita Hutabarat, Teologi Persekutuan Makan Dalam Gereja (Medan: Penerbit Universitas HKBP Nommensen, 

2019). 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  11 

pemulihan sosial dan spiritual yang hidup. Dengan demikian, makan bersama dalam konteks 

gereja adalah lebih dari sekadar kegiatan sosial; ia merupakan praktik teologis yang 

menyembuhkan relasi sosial, memperkuat solidaritas, dan mencerminkan kasih Allah yang 

inklusif. Aktivitas ini menegaskan bahwa melalui interaksi sederhana dan simbolis seperti 

berbagi makanan, gereja dapat menjadi agen transformasi yang nyata dalam kehidupan sosial 

dan spiritual umatnya. 

 

Makan Bersama sebagai Media Penginjilan yang Tidak Mengintimidasi 

Makan bersama bukan sekadar kegiatan sosial, tetapi dapat menjadi media penginjilan yang 

efektif karena sifatnya yang akrab dan tidak mengintimidasi. Dalam konteks pelayanan Yesus, 

makan bersama selalu menjadi momen penting untuk menjalin relasi dan membangun 

komunikasi yang hangat. Contohnya, dalam Lukas 5:29-32, Yesus makan bersama dengan 

pemungut cukai dan orang-orang berdosa, suatu kelompok yang secara sosial sering dijauhi 

oleh masyarakat Yahudi pada masa itu. Tindakan Yesus ini bukan hanya mengundang 

mereka untuk hadir secara fisik, tetapi juga untuk membuka ruang bagi mereka menerima 

kasih karunia Allah tanpa rasa takut atau tekanan. Hal ini menunjukkan bahwa penginjilan 

tidak selalu harus dilakukan dalam bentuk khotbah formal atau pengajaran yang menuntut, 

tetapi bisa diwujudkan melalui interaksi yang bersifat alami dan personal. 

Praktik makan bersama memberikan kesempatan bagi orang Kristen untuk 

menyampaikan kabar baik dengan cara yang ramah, penuh kasih, dan kontekstual. Ketika 

makan bersama, suasana menjadi lebih santai, dan orang yang belum percaya dapat merasa 

nyaman tanpa merasa dihakimi atau dipaksa. Situasi ini memungkinkan percakapan tentang 

iman muncul secara alami, misalnya melalui berbagi pengalaman, kesaksian pribadi, atau 

diskusi tentang nilai-nilai moral dan rohani yang relevan dengan kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, makan bersama menjadi jembatan antara kehidupan sosial dan pelayanan 

misi, di mana pesan Injil dapat diterima secara lebih terbuka.11   

Lebih jauh, keterlibatan orang Kristen dalam budaya makan dapat menjadi strategi 

penginjilan yang relevan dengan konteks lokal. Di Indonesia, makan bersama memiliki nilai 

budaya yang kuat sebagai simbol kebersamaan, kerjasama, dan keharmonisan. Dengan 

 
11 Marciano Antaricksawan dan Frans Wonatorei, “Metode Penginjilan Yesus Kristus Menurut Injil Lukas,” 

KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 3, no. 2 (2021): 150. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 12 

memanfaatkan budaya ini, jemaat dapat menghadirkan pengalaman iman yang konkret dan 

menyentuh hati, tanpa menimbulkan rasa takut atau tekanan spiritual. Misalnya, 

menyelenggarakan pertemuan makan atau jamuan kecil yang mengundang tetangga, teman, 

atau komunitas yang berbeda latar belakang, dapat menjadi sarana untuk membangun 

hubungan personal sebelum menyampaikan pesan Injil. Pendekatan ini sejalan dengan 

prinsip Yesus yang mendahulukan hubungan dan penerimaan, sehingga penginjilan menjadi 

lebih inklusif. 

Selain itu, makan bersama juga memberikan kesempatan untuk menunjukkan teladan 

hidup Kristen melalui sikap dan perilaku sehari-hari, seperti kerendahan hati, kesediaan 

melayani, dan kasih tanpa syarat. Nilai-nilai ini sering lebih mudah diterima ketika disaksikan 

secara langsung dalam interaksi sosial yang akrab. Dengan kata lain, makan bersama 

memungkinkan penginjilan dilakukan tidak hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui 

tindakan yang mencerminkan kasih Kristus. Hal ini menjadikan kegiatan makan sebagai 

media penginjilan yang alami, penuh empati, dan tidak mengintimidasi, sehingga orang yang 

dijangkau merasa diterima dan dihargai. Dengan demikian, makan bersama dalam konteks 

misi gereja bukan sekadar kegiatan perut, melainkan sarana strategis untuk membangun 

relasi, menanamkan nilai Injil, dan mengundang partisipasi orang lain dalam pengalaman 

iman yang ramah dan inklusif. Praktik ini menegaskan bahwa penginjilan dapat dilakukan 

secara kontekstual, personal, dan efektif, mengikuti teladan Yesus dalam membangun 

hubungan yang penuh kasih dengan setiap individu. 

 

Makan Bersama sebagai Pintu Masuk bagi Pelayanan Lintas Budaya 

Dalam konteks pelayanan gereja yang beroperasi di masyarakat multikultural, praktik makan 

bersama memiliki peran strategis sebagai pintu masuk untuk pelayanan lintas budaya. 

Pengalaman makan bersama bukan sekadar pemenuhan kebutuhan fisik, tetapi juga sarana 

yang efektif untuk membangun jembatan antarbudaya. Makanan, dalam hal ini, menjadi 

medium komunikasi nonverbal yang mampu menembus batas bahasa, etnis, dan tradisi yang 

berbeda. Melalui ritual makan bersama, individu dari berbagai latar belakang dapat 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  13 

mengalami interaksi yang bersifat egaliter dan terbuka, sehingga memfasilitasi terciptanya 

ruang dialog yang autentik dan saling menghargai.12  

Lebih jauh, meja makan atau dapur bersama menjadi ruang teologis yang kaya makna. 

Dalam perspektif teologi kuliner, praktik makan bersama dapat dianggap sebagai refleksi 

kehadiran Allah yang nyata dalam kehidupan sehari-hari. Allah hadir bukan hanya dalam 

ibadah formal atau ritual sakral, tetapi juga dalam pengalaman sosial yang sederhana seperti 

berbagi makanan. Dengan demikian, makan bersama tidak hanya menyediakan nutrisi fisik, 

tetapi juga memupuk dimensi spiritual yang memperkuat hubungan antarindividu serta 

memperdalam kesadaran akan kasih Allah. Hal ini sesuai dengan prinsip inkarnasi, di mana 

Allah hadir dalam realitas manusia dan kehidupan komunitas sehari-hari. 

Selain aspek spiritual, makan bersama juga memiliki fungsi sosial yang signifikan dalam 

pelayanan lintas budaya. Ketika orang dari berbagai budaya duduk bersama, mereka 

memiliki kesempatan untuk memahami kebiasaan, nilai, dan tradisi satu sama lain. Proses 

berbagi makanan dapat membuka percakapan mengenai identitas budaya, pandangan hidup, 

dan pengalaman iman masing-masing, sehingga meminimalkan kesalahpahaman dan 

stereotip. Dalam praktik misi, hal ini penting untuk membangun kepercayaan dan koneksi 

yang tulus dengan komunitas target. Dapur dan meja makan menjadi laboratorium sosial di 

mana perbedaan budaya dapat dirayakan, dan persamaan nilai kemanusiaan dan iman dapat 

ditemukan. 

Selain itu, makan bersama memungkinkan gereja untuk mengimplementasikan 

pelayanan yang inklusif dan partisipatif. Tidak ada hierarki yang kaku di meja makan; semua 

orang duduk setara, makan bersama, dan berbagi cerita. Pola ini mencerminkan prinsip 

kerajaan Allah yang mengedepankan kesetaraan dan solidaritas. Dalam konteks lintas 

budaya, pendekatan ini membantu gereja untuk membangun hubungan yang berkelanjutan 

dengan berbagai komunitas, karena interaksi yang terjadi lebih alami, hangat, dan tidak 

mengintimidasi. Dengan demikian, pelayanan gereja menjadi lebih kontekstual dan relevan, 

selaras dengan kebutuhan sosial dan spiritual masyarakat multikultural. 

 

 

 
12 Dameria, Christina dan Dewi Sintha Bratanata, “Spiritualitas Makan Bersama: Interkoneksi Sesama 

Ciptaan Dalam Praktik Pemeliharaan Alam,” Kenosis: Jurnal Kajian Teologi 7, no. 2 (2021): 248. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 14 

Penerapan dalam Konteks Gereja Lokal 

Perjamuan Kasih 

Perjamuan kasih merupakan salah satu praktik paling autentik dalam sejarah gereja yang 

menegaskan nilai kasih dan persekutuan di antara jemaat. Tradisi ini telah dimulai sejak 

zaman gereja mula-mula, sebagaimana dicatat dalam Kisah Para Rasul 2:46-47, di mana orang 

percaya berkumpul setiap hari di Bait Allah, memecahkan roti di rumah masing-masing 

secara bergilir, dan makan bersama dengan gembira dan tulus hati. Praktik ini bukan sekadar 

kegiatan sosial atau rutinitas makan bersama, melainkan menjadi sarana teologis untuk 

mengekspresikan kasih Kristus secara nyata di tengah komunitas. Perjamuan kasih berfungsi 

sebagai media penguatan iman, pembinaan spiritual, dan pemeliharaan harmoni 

antarjemaat.13 Dengan kata lain, perjamuan kasih bukan hanya soal makanan yang 

dikonsumsi, tetapi lebih pada pengalaman kolektif yang meneguhkan relasi, membangun 

kepercayaan, dan menghidupkan nilai-nilai Kerajaan Allah dalam kehidupan sehari-hari 

jemaat. 

Dalam konteks gereja lokal masa kini, penerapan perjamuan kasih dapat disesuaikan 

dengan kondisi sosial dan budaya setempat tanpa mengurangi makna teologisnya. Sebagai 

contoh, setelah ibadah, jemaat dapat menikmati makanan ringan seperti kue, roti, atau buah-

buahan bersama minuman hangat seperti kopi, teh, atau susu. Penyediaan makanan ini tidak 

sekadar berfungsi sebagai penyambung energi fisik, tetapi menjadi momen penting untuk 

membangun komunikasi, saling mengenal, dan menumbuhkan rasa memiliki dalam 

komunitas gereja. Interaksi santai di sekitar makanan membuka peluang bagi jemaat untuk 

saling berbagi pengalaman hidup, kesaksian iman, dan dukungan spiritual. Dengan 

demikian, perjamuan kasih menjadi ruang inkarnasi kasih Kristus yang konkret, di mana 

setiap individu merasakan kehadiran Tuhan melalui hubungan interpersonal yang hangat 

dan inklusif. 

Selain itu, perjamuan kasih juga dapat difungsikan sebagai sarana edukasi iman dan misi 

gereja. Melalui momen makan bersama, pendeta atau pemimpin gereja dapat menyisipkan 

pengajaran singkat tentang nilai kasih, kesederhanaan, dan pelayanan. Jemaat yang terlibat 

dalam persiapan makanan pun belajar tentang kerjasama, kepedulian, dan tanggung jawab 

 
13 Daniel Sutoyo, “Gaya Hidup Gereja Mula-Mula Yang Disukai Dalam Kisah Para Rasul 2:42-47 Bagi 

Gereja Masa Kini,” Jurnal Antusias 3, no. 6 (2014): 15. 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  15 

sosial. Dalam praktiknya, gereja lokal dapat mengintegrasikan kegiatan sosial, misalnya 

berbagi makanan dengan anggota jemaat yang membutuhkan atau masyarakat sekitar, 

sehingga perjamuan kasih tidak hanya menguatkan relasi internal tetapi juga memperluas 

dimensi misi dan pelayanan gereja. 

Dengan demikian, perjamuan kasih dalam gereja lokal tidak hanya menjadi tradisi yang 

diwariskan, tetapi juga sarana teologi kuliner yang menegaskan kasih, persekutuan, dan 

partisipasi aktif jemaat. Kegiatan ini menekankan bahwa makanan, ketika dikaitkan dengan 

iman, memiliki kapasitas untuk mentransformasikan hubungan sosial, memperkuat 

komunitas, dan menumbuhkan kesadaran spiritual yang mendalam di tengah jemaat. 

Perjamuan kasih menjadi wujud nyata dari misi gereja yang bersifat inklusif, 

transformasional, dan menghidupkan nilai Kristiani dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Dapur Komunitas 

Dapur komunitas merupakan bentuk nyata pelayanan gereja yang menunjukkan kasih 

Kristus melalui penyediaan makanan bagi masyarakat yang membutuhkan.14  Gereja dapat 

menjadikan dapur komunitas sebagai program rutin maupun insidental yang menjangkau 

kelompok rentan seperti lansia, anak jalanan, keluarga miskin, dan korban bencana. 

Pelayanan ini tidak hanya menyentuh aspek jasmani, tetapi juga membuka ruang untuk 

pelayanan rohani dan pembinaan spiritual. 

Sebagai contoh, gereja dapat menyelenggarakan program makan siang gratis setiap akhir 

pekan bagi warga sekitar yang kurang mampu. Selain itu, gereja dapat mengadakan bagi-bagi 

paket sembako atau makanan siap saji kepada masyarakat terdampak bencana alam, krisis 

ekonomi, atau pandemi. Program seperti Minggu Peduli juga bisa digagas, yaitu kegiatan di 

mana jemaat membawa makanan buatan sendiri untuk dibagikan di lingkungan sekitar gereja 

atau di titik-titik strategis seperti terminal, panti asuhan, dan rumah sakit. Pelayanan ini 

bukan hanya menunjukkan solidaritas, tetapi juga menjadi pintu masuk pelayanan 

penginjilan yang penuh kasih dan tidak mengintimidasi. 

 

Jamuan Lintas Agama 

Jamuan lintas agama merupakan bentuk pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai 

kebersamaan, solidaritas, dan perdamaian dalam konteks masyarakat yang majemuk.  

 
14 Rudy Koris, “Hidup Dan Kehidupan Komunitas Di Dalam Kasih Yang Menjangkau Dan Mendewasakan 

Di Gereja Komunitas Modern,” Jurnal Teologi Mahasiswa 1, no. 1 (2024): 130. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 16 

Melalui kegiatan makan bersama dengan penganut agama lain, gereja dapat menciptakan 

ruang dialog yang santai dan humanis tanpa harus mempertajam perbedaan doktrinal.15 

Makanan menjadi sarana netral yang menyatukan, bukan memecah dan melalui momen itu, 

kehadiran gereja sebagai pembawa damai dan kasih Kristus bisa dirasakan secara nyata.16  

Sebagai contoh, gereja dapat menyelenggarakan Perjamuan Damai saat perayaan besar 

keagamaan, seperti menjelang Natal atau Paskah, dengan mengundang tokoh dan 

masyarakat dari agama lain. Dalam acara tersebut, disediakan makanan halal dan ramah bagi 

semua peserta sebagai bentuk penghormatan antarumat. Selain itu, gereja bisa terlibat dalam 

program buka puasa bersama saat Ramadan bersama komunitas Muslim lokal sebagai simbol 

persaudaraan dan kepedulian antarumat beriman. Lebih lanjut, gereja juga dapat menginisiasi 

dialog meja makan, yakni forum kecil lintas agama yang dikemas dalam suasana makan 

bersama. Dalam forum ini, para peserta berdiskusi secara santai mengenai isu-isu sosial, 

spiritualitas, dan nilai-nilai kemanusiaan bersama. Melalui pendekatan ini, makanan menjadi 

jembatan dialog yang efektif untuk mempererat relasi lintas iman dan menumbuhkan rasa 

saling menghargai. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa teologi kuliner bukan sekadar pendekatan praktis dalam 

pelayanan gereja, melainkan sebuah kerangka teologis yang berakar pada narasi Alkitab dan 

praktik misi Yesus, khususnya dalam konteks relasi, inkarnasi, dan inklusivitas Kerajaan 

Allah. Dengan menempatkan praktik makan dalam terang teologi misi dan sakramental 

secara proporsional, kajian ini menunjukkan bahwa teologi kuliner dapat berfungsi sebagai 

ekspresi misi inkarnasional yang membumi, tanpa mereduksi makna sakramen Perjamuan 

Kudus yang bersifat unik dan liturgis. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan teologi misi 

dengan memperluas pemahaman tentang medium pewartaan Injil yang tidak terbatas pada 

khotbah atau program formal gereja, tetapi juga hadir dalam praktik keseharian yang 

 
15 Sibarani, Nettina Samosir, Apriani Magdalena, Antoni Manurung, “Dialog Lintas Agama Dan Kunjungan 

Lapangan Sebagai Upaya Menjalin Relasi Dan Membangun Toleransi,” Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

Nusantara 4, no. 4 (2023): 4016. 
16 Samuel Cornelius Kaha, “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons Teologis Atas 

Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia,” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan 

Agama Kristen dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 135. 



 
 

 

 

 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X |  17 

relasional dan kontekstual. Selain itu, kajian ini memperkaya diskursus teologi kontekstual di 

Indonesia dengan menawarkan teologi kuliner sebagai pendekatan yang relevan dalam 

masyarakat yang memiliki budaya komunal dan nilai kebersamaan yang kuat. Dengan 

demikian, praktik makan bersama dipahami sebagai ruang teologis yang potensial untuk 

menghadirkan nilai-nilai Kerajaan Allah secara kontekstual di tengah keberagaman sosial dan 

budaya Indonesia. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat kajian teologis-

normatif dan berbasis studi teks. Oleh sebab itu, penelitian lanjutan sangat diperlukan, 

khususnya dalam bentuk penelitian empiris yang mengkaji praktik teologi kuliner dalam 

konteks konkret kehidupan jemaat dan pelayanan gereja. Selain itu, studi lintas disiplin yang 

melibatkan teologi, antropologi, dan sosiologi direkomendasikan untuk mengeksplorasi 

secara lebih mendalam dinamika budaya makan, relasi sosial, dan dampaknya terhadap 

pembentukan iman serta praksis misi gereja. Dengan pengembangan riset semacam ini, 

teologi kuliner diharapkan tidak hanya menjadi wacana teologis, tetapi juga kontribusi nyata 

bagi praksis misi gereja yang relevan, inklusif, dan transformatif di masa kini.  

  

Referensi 

Dameria, Christina dan Dewi Sintha Bratanata. “Spiritualitas Makan Bersama: Interkoneksi 

Sesama Ciptaan Dalam Praktik Pemeliharaan Alam.” Kenosis: Jurnal Kajian Teologi 7, no. 

2 (2021): 248. 

Daniel Sutoyo. “Gaya Hidup Gereja Mula-Mula Yang Disukai Dalam Kisah Para Rasul 2:42-

47 Bagi Gereja Masa Kini.” Jurnal Antusias 3, no. 6 (2014): 15. 

Erlina Siahaan. Persekutuan Makan Dalam Gereja: Perspektif Teologi Komunitas. Yogyakarta: 

Kanisius, 2017. 

Evita Hutabarat. Teologi Persekutuan Makan Dalam Gereja. Medan: Penerbit Universitas HKBP 

Nommensen, 2019. 

Frans Wonatorei, Marciano Antaricksawan Waani. “Metode Penginjilan Yesus Kristus 

Menurut Injil Lukas.” KHARISMATA: Jurnal Teologi Pantekosta 3, no. 2 (2021): 150. 

Harls Evan R. Siahaan, Handreas Hartono, Yogi Tjiptosari. “Rekonstruksi Misi Hospitalitas 

Gereja Melalui Pembacaan Ulang Kisah Para Rasul 2:41–47 Dalam Bingkai Moderasi 

Beragama Di Indonesia.” Jurnal EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 112. 

Hasudungan Sidabutar, Rinto Hasiholan Hutapea. “Teologi Keselamatan Injil Lukas 19:1-10 

Dan Relevansinya Bagi Pendidikan Agama Kristen.” Sanctum Domine: Jurnal Teologi 10, 

no. 1 (2020): 14. 

Hendra Winarjo. “Makan Sebagai Sarana Pengasuhan, Persekutuan, Dan Hospitalitas: Sebuah 

Konstruksi Teologi Makan Dengan Lensa Trinitarian.” KURIOS 9, no. 1 (2022): 2. 

Kalis Stevanus. “Rekonstruksi Paradigma Dan Implementasi Misi Gereja Masa Kini Di 

Indonesia.” Jurnal EFATA: Jurnal Teologi dan Pelayanan 7, no. 2 (2021): 96. 



 

 
 

Copyright© 2025 JURNAL APOKALUPSIS: e-2747-285X | 18 

Maria Lestari. “Makan Bersama Sebagai Praktik Iman: Sebuah Kajian Teologis.” Jurnal Teologi 

Kontekstual Indonesia 6, no. 2 (2019): 156. 

Martin Luther. Katekismus Besar. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016. 

Rudy Koris. “Hidup Dan Kehidupan Komunitas Di Dalam Kasih Yang Menjangkau Dan 

Mendewasakan Di Gereja Komunitas Modern.” Jurnal Teologi Mahasiswa 1, no. 1 (2024): 

130. 

Rut Debora Butarbutar. “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja 

Dalam Konteks Keberagaman.” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no. 

2 (2021): 130. 

Samuel Cornelius Kaha. “Dialog Sebagai Kesadaran Relasional Antar Agama: Respons 

Teologis Atas Pudarnya Semangat Toleransi Kristen-Islam Di Indonesia.” Jurnal Abdiel: 

Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 135. 

Sibarani, Apriani Magdalena, Antoni Manurung, dan Nettina Samosir. “Dialog Lintas Agama 

Dan Kunjungan Lapangan Sebagai Upaya Menjalin Relasi Dan Membangun Toleransi.” 

Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Nusantara 4, no. 4 (2023): 4016. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2018. 

Yohanes Calvin. Institusi Agama Kristen. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2011. 

 


